
BANDA HISTORIA: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Studi Budaya 

Volume 3, Nomor 2, November 2025 

E-ISSN: 2986-4143 
 

PENGUATAN NILAI BUDAYA BUTON: 
Tradisi Adat Pisombo Kampung Kayu Merah Fakfak 

Wa Seni Ode
1
, Idul La Muhamad

2
, Kasman Renyaan

3
 

Dinas Pertanian Kabupaten Fakfak 

Universitas Banda Naira 
 

 Article Info   ABSTRACT  

Article history: 

Received 21/11/2025 

Revised 25/11/2025 

Accepted 30/11/2025 

This article elaborates on the strengthening of Buton cultural values 

through the Pisombo customary tradition in Kampung Kayu Merah, 

Fakfak, West Papua. The study aims to uncover and explain the forms 

of reinforcement of Buton cultural values inherited through the 

implementation of the Pisombo tradition, as well as to analyze this 

  ritual in strengthening the identity and social cohesion of the Buton 

Keywords: 

Cultural Values, 

Buton, 

Pisombo, 

Kayu Merah Village 

community in Fakfak. The research employs an ethnographic method 

with data collection techniques including observation, in-depth 

interviews, documentation, and Focus Group Discussions involving 

customary masters, community leaders, and the girls who are the main 

participants in the ritual process. A literature study was also conducted 

to trace various written sources related to the practice of Pisombo 

within the cultural heritage of Buton. The collected data were analyzed 

and interpreted to uncover the meanings and values contained in the 

tradition and then presented in the form of an ethnographic narrative. 

The results indicate that Pisombo is a rite of passage marking the 

transition of adolescent girls to adulthood, signified by their first 

menstruation. Pisombo functions as a space for cultural education, a 

mechanism of social control, and a means of transmitting values such 

as courtesy, personal purity, family responsibility, and community 

solidarity. Within the life of the Buton community in Fakfak, this 

tradition serves as an internal mechanism that maintains social 

cohesion and ensures the sustainable regeneration of Buton cultural 

values. These findings confirm that the Pisombo customary tradition 

remains relevant as a strategy for strengthening the identity and 

cultural resilience of the Buton community in the multiethnic city of 

Fakfak, which is open and highly respects cultural and religious 

diversity, in accordance with the life philosophy of “One Stove, Three 

 Stones.”  

ABSTRAK 
 

  

 

Kata Kunci; 

Nilai Budaya, 

Buton, 

Pisombo, 

Kampung Kayu Merah 

Artikel ini menguraikan tentang penguatan nilai budaya Buton melalui 

tradisi adat Pisombo di Kampung Kayu Merah, Fakfak, Papua Barat. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap dan menjelaskan bentuk- 

bentuk penguatan nilai budaya Buton yang diwariskan melalui 

pelaksanaan tradisi Pisombo, serta menganalisis ritus adat ini dalam 

memperkuat identitas dan kohesi sosial komunitas Buton di Fakfak. 

Penelitian menggunakan metode etnografi dengan teknik 

pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam, 

dokumentasi, serta Focus Group Discussion yang melibatkan maestro 

adat, tokoh masyarakat, dan para gadis yang menjadi pelaku utama 

dalam prosesi ritus tersebut. Studi pustaka turut dilakukan guna 

menelusuri berbagai sumber tertulis terkait praktik Pisombo dalam 

khazanah budaya Buton. Data yang diperoleh dianalisis dan 

diinterpretasikan untuk menemukan makna serta nilai-nilai yang 

   terkandung dalam tradisi itu lalu disusun dalam bentuk narasi  

 

Wa SeniOde et.al – “Penguatan Nilai Budaya Buton” | 1 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 2  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Corresponding Author: 

Kasman Renyaan 

etnografis. Hasil penelitian menunjukkan Pisombo adalah tradisi 

perlaihan status usia gadis remaja ke dewasa yang ditandai dengan 

datangnya masa haid pertama. Pisombo berfungsi sebagai ruang 

edukasi budaya, mekanisme kontrol sosial, dan sarana transmisi nilai- 

nilai kesantunan, kesucian diri, tanggung jawab keluarga, serta 

solidaritas masyarakat. Dalam kehidupan masyarakat Buton di 

Fakfak, tradisi ini menjadi mekanisme internal yang menjaga kohesi 

sosial dan memastikan regenerasi nilai budaya Buton secara 

berkelanjutan. Temuan ini menegaskan bahwa tradisi adat Pisombo, 

tetap relevan sebagai strategi penguatan identitas dan ketahanan 

budaya Buton di Kota Fakfak yang multietnik, bersifat terbuka, dan 

masyarakatnya menjunjung tinggi keberagaman budaya serta agama, 

sesuai filosofi hidup “Satu Tungku Tiga Batu.” 
 

Pendidikan Sejarah Universitas Banda Naira 
Email: kasmanrenyaan@gmail.com 

 

 

1. PENDAHULUAN 

Fakfak dikenal sebagai kabupaten tertua di Papua, terbentuk setelah integrasi Irian 

Barat melalui Undang-Undang Nomor 12 Tahun 1969 tentang Pembentukan Provinsi 

Otonomi Irian Barat. Kini, wilayah ini berada dalam administrasi Provinsi Papua Barat. 

Keunikan Fakfak semakin tampak dari keberagaman penduduknya yang terdiri atas 14 suku, 

baik suku asli yang dikenal sebagai Orang Asli Papua (OAP), maupun suku-suku pendatang. 

Suku-suku OAP di Fakfak mencakup Mbaham, Ma’tta, Mor, Onin, Irarrutu, Kimbaran, dan 

Arguni. Sementara itu, suku-suku pendatang datang dari berbagai daerah seperti Buton, 

Bugis, Makassar, Kei, Nuaulu, Ambon, dan Jawa (Ernas, 2014). 

Meskipun demikian, masyarakat tetap hidup rukun dan damai. Keharmonisan ini lahir 

dari prinsip hidup masyarakat Fakfak yang terbuka dan menerima siapa saja tanpa 

memandang agama ataupun suku. Seluruh warga dapat hidup berdampingan dan bersama- 

sama membangun kota tua itu. Nilai-nilai kerukunan ini, sesungguhnya berakar pada ajaran 

para leluhur mereka sejak dahulu (Ngabalin, 2015). Fakfak juga kaya akan keragaman 

budaya. Setiap suku itu memiliki adat istiadat yang berbeda-beda. Keberagaman itulah yang 

menjadi warna kehidupan harmonis masyarakat Fakfak (Yunus, 2014). Simbol harmonisasi 

itu, dapat dijumpai pada ikon tugu “Satu Tungku Tiga Batu” yang terletak di pusat Kota 

Fakfak. 

Di antara beragam suku yang mendiami Fakfak, komunitas etnis Buton menempati 

posisi yang cukup dominan. Mereka tersebar di beberapa kampung, seperti Kampung Kayu 

Merah dan Katemba. Mayoritas warga Kayu Merah berasal dari subetnis Buton Cia-Cia, 

yang dapat dikenali melalui penuturan bahasa daerah dalam percakapan sehari-hari, terutama 

di kalangan generasi tua. Meski sebagian anak muda mulai meninggalkan bahasa leluhur 

mailto:kasmanrenyaan@gmail.com


Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 3  

mereka, masih ada yang tetap menuturkannya, biasanya dengan dialek Cia-Cia Wali 

Binongko. Menurut tradisi lisan masyarakat setempat, para pendiri Kampung Kayu Merah 

berasal dari Buton Selatan yang datang pada awal abad ke-20. Mereka merantau ke Fakfak 

bukan semata karena alasan ekonomi, tetapi juga didorong oleh budaya maritim yang kuat, 

terutama tradisi berlayar, berdagang, dan merantau. Perpindahan ini turut dipicu tekanan 

psikologis akibat kebijakan Pemerintah Hindia Belanda yang dianggap menambah beban 

kehidupan rakyat, setelah Kesultanan Buton berada di bawah kendali kolonial pada 1906, 

pasca Perjanjian Asyikin–Brugman, yang semakin melemahkan otoritas kesultanan 

(Bhurhanuddin et al, 1979: 53). 

Pada 1908 Belanda memberlakukan hoofdelijke belasting (pajak kepala) di setiap 

wilayah kesultanan Buton sebesar satu gulden per tahun dan mewajibkan setiap laki-laki 

dewasa menjalani kerja paksa selama 42 hari tanpa upah untuk pembangunan infrastruktur 

(Zuhdi dkk., 1995; Renyaan, 2023a). Tekanan semacam ini mendorong banyak orang 

Buton mencari ruang hidup keluar, dengan merantau dan berlayar menggunakan perahu 

menuju wilayah-wilayah ke kawasan Timur Indonesia lalu menetap di sana. Daerah-daerah 

yang mereka singgahi kemudian menjadi lokasi untuk membuka pemukiman baru, dan 

sebagian menetap. Pola migrasi ini membentuk komunitas perintis di berbagai kampung 

baru di Maluku dan Papua. Keberhasilan mereka tidak hanya karena kemampuan bertahan, 

tetapi juga karena kemahiran membangun jaringan sosial dengan penduduk lokal. Jaringan 

niaga yang mereka bentuk berkembang menjadi hubungan persahabatan, ulet dan sikap 

merendah dalam proses social dengan masyarakat setempat sehingga beberapa anggota ada 

diangkat yang sebagai anak angkat oleh penduduk laokal. Seiring waktu, mereka diakui 

sebagai bagian dari keluarga lokal, memperoleh kedudukan setara, mengelola lahan, 

berkebun, dan akhirnya menjadi penduduk tetap (Renyaan, 2016; Zuhdi, et al., 2019). 

Generasi penerus lahir dan besar di tanah rantau, bahkan beberapa tidak lagi 

mengenal kampung asal leluhur mereka, karena telah sepenuhnya terintegrasi sebagai 

orang Fakfak dan berkontribusi terhadap perkembangan kota itu. Pasca Indonesia merdeka, 

masyarakat Buton di Fakfak turut berperan dalam perjuangan integrasi bangsa, termasuk 

membantu merebut Irian Barat dari tangan Belanda bersama tentara Indonesia pada 1960- 

an (Leirissa et al., 1992). Jejak perjuangan itu masih tersimpan dalam dokumen-dokumen 

sejarah milik para generasi veteran yang dijaga di rumah-rumah warga, dan memori 

kolektif tentang perlawanan melawan Kompeni Belanda antara tahun 1960–1963 tetap 

hidup di tengah masyarakat Kampung Kayu Merah. Meskipun telah menetap di tanah 

rantau Papua, masyarakat Kampung Kayu Merah tetap menjunjung tinggi identitas 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 4  

budaya Buton. Bahasa Cia-Cia masih terdengar di percakapan sehari-hari, meski 

keberadaannya terancam karena pewarisan bahasa kepada generasi muda jarang dilakukan. 

Anak-anak kebanyakan tidak lagi dapat berbicara bahasa leluhur mereka, namun budaya Buton 

tetap hidup melalui berbagai tradisi yang terus dilestarikan masyarakat. Setiap fase kehidupan, 

mulai dari kelahiran, pernikahan, hingga kematian, menjadi momen untuk mengekspresikan 

nilai-nilai budaya Buton. Pernikahan adat, misalnya masih mengikuti tradisi leluhur; bagi 

keluarga bangsawan (ode), pihak laki-laki diwajibkan membayar boka, mahar yang besarnya 

ditentukan secara adat, diluar biaya pernikahan lainnya. Di Kampung Kayu Merah, jejak adat 

Buton tampak kuat dalam berbagai ritus, mulai dari prosesi lamaran, upacara pernikahan dan 

pasca pernikahan, ritus tujuh bulanan, kelahiran, upacara dele-dole bagi balita, sunatan 

(kambulakua), sehingga Pisombo sebagai ritus peralihan usia dan status social dari remaja ke 

dewasa bagi perempuan. Bagi masyarakat di kampung ini, hidup di tanah perantauan tidak 

menghalangi mereka untuk meneguhkan identitas, menjaga tradisi, dan mempertahankan 

warisan leluhur di tengah dinamika masyarakat multietnik Fakfak. 

Penelitian ini penting dilakukan pasalnya tidak hanya merekonstruksi diaspora Buton, 

tetapi juga menelaah proses pewarisan budaya mereka yang berlangsung di tanah Papua. Studi 

ini tidak bermaksud mengklaim sebagai yang pertama, namun sejauh penelusuran, topik terkait 

memang belum banyak dikaji. Itulah sebabnya, penelitian ini dapat dianggap baru dan relevan 

untuk menjelaskan budaya Buton yang turut memperkaya khazanah kebudayaan Fakfak, 

terutama melalui tradisi adat Pisombo yang kini bahkan dipertunjukkan secara massal melalui 

Festival Budaya Buton di Fakfak. Menariknya, praktik Pisombo tidak hanya melibatkan 

komunitas Buton, tetapi juga dihadiri berbagai kelompok etnis lokal. Di sinilah urgensi riset ini; 

bagaimana nilai-nilai budaya Buton diperkuat melalui pelaksanaan tradisi adat Pisombo? 

Bagaimana ritus itu memperkokoh identitas serta kohesi sosial komunitas Buton di Fakfak? 

Kedua pertanyaan ini akan dijawab dalam bagian pembahasan penelitian ini. 

 

2. METODE 

Penelitian ini mengunakan metode etnografi dengan lokus penelitian komunitas Buton 

di Kampung Kayu Merah, Fakfak, Papua Barat. Penelitian dilaksanakan pada Desember 

2024 serta Maret–April 2025, bertepatan dengan pelaksanaan tradisi Pisombo. Data 

dikumpulkan melalui observasi, wawancara, serta dokumentasi foto dan video untuk 

memastikan seluruh tahapan ritus terekam dan dapat dibandingkan dengan praktik 

sebelumnya maupun tradisi serupa dalam komunitas Buton. Sumber data juga diperkuat 

melalui studi pustaka tentang sejarah dan budaya Buton. Wawancara mendalam dilakukan 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 5  

dengan informan kunci melalui purposive sampling untuk menggali praktik Pisombo. 

Berkaitan dengan kisah diaspora Buton di Fakfak ditelusuri menggunakan wawancara 

dengan teknik snowball sampling guna memperoleh informasi lapangan secara mendalam, 

khususnya berkaitan dengan sejarah dan praktik budaya di Kampung Kayu Merah Fakfak 

(Renyaan, 2022). Selain itu, penelitian memanfaatkan Focus Group Discussion (FGD) 

bersama maestro adat, tokoh masyarakat, dan para gadis pelaku utama ritus Pisombo. 

Seluruh data kemudian dianalisis dan diinterpretasikan untuk mengungkap makna serta 

nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi itu, sebelum disusun dalam bentuk narasi deskriptif 

kualitatif yang mengabarkan akar sejarah dan budaya Buton di Kampung Kayu Merah, 

termasuk tradisi adat Pisombo, sebagai jawaban atas tujuan yang hendak dicapai dalam 

penelitian ini (Renyaan, 2024). 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 6  

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Kampung Kayu Merah 

Dalam tradisi lisan masyarakat setempat, dikatakan bahwa istilah Kampung Kayu 

Merah asal kata “Kain Merah” bermula dari perjumpaan migran Buton dengan penduduk 

asli Papua di Fakfak Tengah. Para migran diizinkan menetap di pegunungan Sepak dengan 

syarat menyerahkan satu kayu kain merah kepada kepala suku setempat. Setelah itu, mereka 

bebas membuka lahan dan mendirikan pemukiman. Selain itu, menurut Kepala Kampung La 

Fendi, nama Kayu Merah juga terkait dengan pengiriman gulungan kain merah dari 

pemerintah pusat pada 1960-an. Kain ini dijadikan bendera Merah Putih untuk mendukung 

perjuangan pembebasan Irian Barat. Setelah La Tonde, salah satu veteran pembebasan Irian 

Barat (1961–1963), menjabat sebagai kepala kampung pada 1970-an, nama Kampung Kain 

Merah diubah menjadi Kampung Kayu Merah. Nama baru ini diambil dari sebuah pohon 

kayu besar yang berdaging merah seperti darah. Pohon itu dijadikan simbol agar kampung 

terus berkembang kokoh, seperti kayu merah, hingga saat ini. 

Data administrasi kependudukan Kampung Kayu Merah (2024) mencatat jumlah 

penduduk sebanyak 1.620 jiwa. Sesuai pekerjaan tenaga honor menjadi kelompok terbesar, 

yakni 110 orang (46,4%), diikuti ASN ±70 orang (29,5%), nelayan 13 orang (5,5%), dan 

petani 10 orang (4,2%), dengan penurunan jumlah petani dipengaruhi keterbatasan lahan 

adat. Meski demikian, relasi sosial memungkinkan sebagian masyarakat Buton mengelola 

lahan pertanian melalui sistem bagi hasil atau sewa untuk mendukung ketahanan pangan 

dan ekonomi keluarga. Akses pendidikan yang semakin terbuka mendorong perubahan 

posisi sosial dan politik komunitas Buton. Generasi baru tampil sebagai guru, dokter, 

anggota TNI/Polri, pegawai negeri, dan profesional di berbagai sektor. 

Sejarah kampung ini menunjukkan bahwa Kampung Kayu Merah didirikan oleh 

beberapa orang Buton dari Sampulawa, Tira, dan Burangasi, Buton Selatan yang berbahasa 

Buton Cia-Cia. Terbentuknya kampung ini, berakar dari semangat budaya maritim para 

pendirinya. Dari tanah Buton, mereka berlayar menggunakan perahu (bangka) sebagai 

pelaut sekaligus pedagang. Di Fakfak, mereka memulai aktivitas niaga dan membangun 

hubungan baik dengan kepala suku setempat. Sebagai pelaut ulung yang mahir membuat 

perahu (bangka) serta pandai menjalin relasi atau pertemanan (sabangka), mereka 

menjadikan relasi itu sebagai mitra usaha yang berlanjut hingga membentuk ikatan 

keluarga dengan penduduk lokal di tanah rantau (Renyaan, 2023:70; Tahara, et.al. 2015). 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 7  

Semangat inilah yang menjadi fondasi terbentuknya Kampung Kayu Merah. Mereka 

datang tidak saja membawa barang dagangan untuk berdagang, tetapi juga membawa serta 

adat dan budaya mereka. Fakta ini terlihat dari pola adaptasi mereka. Misalnya, di antara 

para pendatang terdapat yang memiliki keahlian sebagai tukang urut. Mereka kemudian 

menjadi tabib tradisional yang memberikan layanan kesehatan secara gratis kepada 

masyarakat lokal di Fakfak. Karena kebaikan dan kemampuan spiritual mereka dalam 

memberikan pengobatan (pata tulang), mereka dihargai sebagai “orang pintar” yang suka 

menolong. Atas dasar budi baik itulah para kepala suku memberikan izin dan ruang bagi 

mereka untuk mendirikan pemukiman. Bahkan, beberapa di antara mereka diangkat sebagai 

anak oleh kepala suku dan memperoleh hak yang setara dengan anggota masyarakat 

setempat. 

Kisah hubungan harmonis ini diceritakan oleh penduduk Kampung Kayu Merah. 

Kepala Adat Kampung Kayu Merah, La Rajinda (wawancara, 23 Desember 2024), 

menuturkan bahwa kakeknya tiba di Fakfak pada tahun 1912. Sementara itu, La Kasiman 

(wawancara, 27 Desember 2024) menceritakan bahwa kakeknya, La Hamis, berasal dari 

Burangasi, Buton dan tiba di Fakfak pada tahun 1918 bersama rombongan perahu. 

Rombongan itu lalu terpencar; sebagian singgah di Sorong dan mendirikan pemukiman 

Buton di sana, sedangkan La Hamis memilih Fakfak, berdagang, menetap, dan mendirikan 

pemukiman. 

Sebelum Kampung Kayu Merah terbentuk, pemukiman awal mereka berada di 

Gunung Sepak, sekitar tiga kilometer dari lokasi pemukiman penduduk saat ini. Selain 

dorongan budaya maritim, perantauan mereka ke Fakfak juga dipengaruhi oleh tekanan 

psikologis yang muncul di tanah asal, Buton. Setelah Pemerintah Hindia Belanda mengambil 

alih kekuasaan Kesultanan Buton pada tahun 1906, pengaruh Sultan semakin meredup. 

Terlebih lagi, setelah Belanda memberlakukan pajak per kepala dan mewajibkan penduduk 

dewasa membangun infrastruktur jalan demi kepentingan kompeni, tekanan terhadap rakyat 

semakin berat. Kondisi ini diperparah oleh lahan garapan yang terbatas dan tandus, serta 

situasi ekonomi yang sulit. Akibatnya, sebagian masyarakat memilih meninggalkan 

kampung halaman dengan cara berlayar dan mencari kehidupan baru di tempat lain di 

kawasan Timur Indonesia, termasuk di Fakfak (Renyaan, 2023b; Suwondo, et.al., 1978). 

Kehadiran Jepang di Fakfak (1942–1945) menyimpan cerita tersendiri di Kampung 

Kayu Merah. Setiap kali tentara Jepang berkunjung, anak-anak gadis di kampung ini 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 8  

dikurung di kamar. Mereka menutup diri sambil melumuri wajah dengan bura, bedak 

tradisional bisanya dipakai dalam ritus Pisombo. Bedak ini berfungsi menyamarkan diri, 

menutupi aura kecantikan mereka agar tidak menarik perhatian tentara Tentara Dai Nippon 

itu. Setelah Indonesia merdeka, orang-orang Buton di Fakfak kembali menunjukkan 

keberanian mereka. Mereka terlibat langsung dalam perjuangan merebut Kota Fakfak dari 

tangan Belanda pada 1961–1963. Hampir seluruh generasi awal dan generasi kedua di 

kampung ini ikut ambil bagian sebagai pejuang pembebasan Irian Barat. Keberanian dan 

pengorbanan mereka diakui negara secara resmi melalui penghargaan Pejuang Pembela 

Tanah Air (veteran). 

Salah satu tokoh penting dalam pergerakan itu adalah La Tonde, yang namanya kini 

diabadikan sebagai nama jalan di kampung ini: “Jalan La Tonde”, sebagai pengingat abadi 

akan semangat perjuangan dan keberanian para pendahulu. Sejak tahun 1970-an, budaya 

Buton mulai dikembangkan di Kampung Kayu Merah. Silat Balaba diajarkan tidak hanya 

kepada generasi mereka sendiri, tetapi juga kepada penduduk lokal yang ingin mempelajari 

seni bela diri Buton. Silat ini bukan dimaksudkan untuk menunjukkan kekuatan, melainkan 

sebagai ruang peragaan budaya. Biasanya, pertunjukan silat ini menjadi bagian dari acara- 

acara budaya di Kampung Kayu Merah, termasuk dalam tradisi Pisombo. 

 

3.2. Pisombo di Kampung Kayu Merah 

Pisombo adalah upacara adat yang dilakukan masyarakat beretnis Buton di Kampung 

Kayu Merah Fakfak untuk merayakan peralihan status sosial seorang perempuan dari masa 

remaja menuju masa dewasa. Di Kampung Kayu Merah, Distrik Fakfak Tengah, Kabupaten 

Fakfak, Papua Barat, tradisi ini digunakan sebagai simbol seorang perempuan yang baru 

memasuki masa dewasa yang ditandai dengan menstruasi (umur 15-17 tahun). 

 

Gambar 1: Peserta Gadis Pisombo di Kampung Kayu Merah Fakfak. 

Sumber Foto: Dokumentasi Penelitian, April 2025 

 

Pisombo memainkan peran penting dalam membentuk kepribadian gadis remaja atau 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 9  

kabuabua. Prosesi ini menandai peralihan statusnya menuju kedewasaan (kalamnbe), yang 

ditandai secara biologis oleh haid pertama (Wahidin, 2011: 250). Momen ini dianggap sakral 

karena menjadi pintu masuk seorang perempuan ke dunia yang penuh tanggung jawab 

sebagai calon ibu, pendidik pertama, dan penjaga martabat keluarga. Nama tradisi ini 

bervariasi menurut sub-etnis. Di Buton Cia-Cia Holimombo disebut pisabha, sementara di 

Buton Wolio (pusat kesultanan) dikenal sebagai posuo. Secara etimologi, po berarti 

“memakai” atau “ber-”, sedangkan suo berarti ruang di bagian belakang rumah panggung 

(Abas, et. al., 1995: 124, 157), yang tradisionalnya digunakan untuk isolasi perempuan 

pasca-persalinan atau calon pengantin, sekaligus menjaga kehormatan dari pandangan laki- 

laki yang bukan muhrim. Isolasi ini simbolik untuk anak gadis yang menjalani ritus adat, 

meski seiring perkembangan rumah beton, lokasi isolasi disesuaikan dengan kondisi kamar 

(Wahidin, 2011: 250- 251). 

Praktik isolasi ini dikenal sebagai bakurung di berbagai komunitas Buton, di mana gadis 

dikurung selama periode tertentu sebagai bagian dari ritual. Durasi dan tata pelaksanaan 

bakurung bervariasi menurut sub-etnis, mulai dari 2 hingga 9 hari, mengikuti tradisi keluarga 

atau komunitas penyelenggara (Ardila, 2019: 60). Konsep serupa juga dikenal di Jawa 

sebagai pingitan, yang dilakukan bagi calon pengantin sebelum pernikahan, menandai 

masa persiapan fisik, mental, dan sosial. Di Kampung Kayu Merah, istilah pisombo lebih 

umum daripada bakurung, meski esensinya tetap sama: menyiapkan anak perempuan 

secara fisik dan mental setelah haid pertama agar siap memasuki fase awal dewasa. 

Keluarga segera mempersiapkan prosesi ini, karena penundaan dianggap berisiko 

menjerumuskan anak pada perilaku sosial yang tidak sesuai norma, terutama di era modern 

dengan akses teknologi tanpa batas. 

Selama prosesi, gadis dikurung di kamar khusus dengan aktivitas sosial yang dibatasi, 

dilarang keluar kecuali darurat, menutup wajah, dan tidak menggunakan handphone atau 

berinteraksi dengan pria maupun media sosial. Isolasi ini juga menjadi momen pendidikan 

agama, bimbingan spiritual, dan pembelajaran tentang kehormatan perempuan. Pisombo 

tidak saja berkaitan dengan praktik budaya, tetapi bagian dari kelangsungan adat istiadat, 

menjaga kehormatan perempuan muda, mencegah perilaku tercela, dan mempersiapkan 

mereka untuk kehidupan rumah tangga. Sebagai bagian akhir ritus, pawang memprediksi 

jodoh melalui simbolik pengambilan ketupat panas, diikuti prosesi toba (keluar kamar). Jika 

terdapat pelanggaran, orang tua akan diberi arahan melalui upacara piago untuk 

memperbaiki diri, sehingga proses Pisombo tetap menjamin keseimbangan dan 

keberlangsungan kehidupan gadis kalambe. 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 10  

3.3. Prosesi Pisombo 

Prosesi adat Pisombo di Kampung Kayu Merah berlangsung selama 7 hari, meski ada 

pula yang diselenggarakan 5 hari, diakhiri dengan puncak acara berupa syukuran (Toba). 

Selama prosesi, gadis-gadis remaja ditempatkan di kamar khusus yang telah disiapkan, 

dengan pencahayaan redup dan tanpa alat elektronik. Peserta tidak diperbolehkan 

meninggalkan kamar sebagai bentuk fokus dan penghayatan ritual. 

 

Gambar 2: Persiapan Awal Sebelum Memasuki Ruang Isolasi Atau Kamar (Bakurung) 

(Sumber: Dokumentasi Penelitian, 2025) 

 

 

Prosesi dimulai oleh seorang Lebe, tokoh ahli dalam Pisombo. Sebelum ritual, peserta 

atau orang tua menyiapkan satu piring putih berisi beras, telur, jagung, dan uang, yang 

diletakkan dekat tempat tidur untuk digunakan dalam prosesi usuk Bura. Sebelum 

memasuki kamar isolasi (bakurung), gadis remaja dimandikan dengan air suci yang telah 

dibacakan doa, menghadap matahari terbit sebagai simbol penyucian diri. Setelah mandi, 

peserta dibawa ke kamar khusus, tubuhnya ditutup dengan kain, dan tidak diperbolehkan 

mengenakan pakaian lain selama prosesi. Di dalam kamar, dilakukan ritual putar kelapa, 

dengan peletakan kelapa dari ujung kaki hingga lutut, kaki kanan 9 kali, kaki kiri 8 kali. 

Selanjutnya, tubuh peserta dilumuri dengan bedak Bura, racikan tradisional dari kunyit, 

beras, kulit telur, dan air, yang diaplikasikan setiap hari selama masa Pisombo sebagai 

simbol penyucian dan perlindungan. 

Pada hari terakhir, peserta kembali dimandikan dengan air suci untuk ritual penyucian 

kedua. Kemudian dilakukan Paciga, yaitu mencukur kening dan memotong poni oleh orang 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 11  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Prosesi Toba: pengukuhan gadis remaja menjadi dewasa, dipandu oleh imam dan 

tokoh adat dalam rangkaian ritual Pisombo di Kampung Kayu Merah, Fakfak. 

Sumber: Dokumentasi Penelitian, April 2025 

yang ditunjuk. Setelah Subuh, Lebe memimpin ritual penyucian terakhir dan pengambilan 

ketupat dari panci yang masih mengepul. Ketupat dibuat dalam berbagai bentuk, seperti 

pena, dayung, dan burung, sebagai simbol keberagaman dan harapan. 

 

 

Setelah itu, para peserta dirias dengan pakaian adat Buton untuk mengikuti acara 

syukuran. Prosesi syukuran diawali dengan ritual Toba, diikuti pembacaan doa, dan 

dilanjutkan dengan Pajoge, tarian yang diiringi musik gong. Acara diakhiri dengan ramah 

tamah, sebagai ungkapan syukur dan perayaan kebersamaan komunitas. 

 

3.4. Nilai Pisombo 

Pisombo merupakan bagian integral dari budaya Buton yang berfungsi untuk 

memperkuat dan mewariskan nilai-nilai budaya, khususnya dalam masa awal perempuan 

dewasa. Tradisi ini menandai transisi gadis dari remaja (kabua-bua) menuju kedewasaan 

(kalamnbe) melalui serangkaian ritual sakral. Pisombo mencerminkan sistem nilai dan 

norma sosial masyarakat Buton, menghargai proses pendewasaan perempuan, membentuk 

identitas sosial dan budaya, serta menjadi penghubung antara generasi tua dan muda. Melalui 

ritus ini, perempuan muda menerima pendidikan agama dan penanaman nilai karakter 

berbasis kearifan lokal dan ajaran keagamaan, sambil memperkuat hubungan sosial dan 

melestarikan warisan budaya, meski dijalankan di tanah perantauan. Berdasarkan pengalian 

nilai-nilai Pisombo yakni sebagai berikut: 

a. Kesopanan dan Etika 

Pisombo menanamkan kesopanan melalui pembelajaran norma sosial, tutur kata, sikap, 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 12  

dan tata krama. Masa isolasi (bakurung) melatih kedisiplinan, ketenangan, dan 

penghormatan terhadap orang tua dan adat, membentuk perempuan yang anggun, 

lembut, dan bertanggung jawab. 

b. Tanggung Jawab Sosial 

Peserta dibimbing mengurus diri sendiri, bekerja secara gotong royong, dan menghargai 

kewajiban sosial dalam keluarga dan masyarakat, membekali mereka menjadi individu 

mandiri dan peduli. 

c. Ketangguhan dan Ketabahan 

Selama bakurung, gadis-gadis belajar mengendalikan diri, bersabar menghadapi 

keterbatasan, dan tabah menghadapi tantangan, sebagai fondasi menghadapi kehidupan 

nyata, termasuk membina rumah tangga dan menjaga keharmonisan sosial. 

d. Pendidikan Karakter 

Pisombo menanamkan nilai moral, etika, dan perilaku baik, membentuk kesadaran jati 

diri, kemampuan pengambilan keputusan yang arif, dan pentingnya hubungan harmonis 

dengan sesama, sebagai bekal menjadi individu yang berintegritas. 

e. Penghargaan terhadap Tradisi Leluhur 

Ritus ini menekankan pelestarian adat dan warisan leluhur. Pisombo menjadi simbol 

identitas budaya, kebanggaan komunitas Buton, serta mengajarkan keseimbangan 

spiritual dan sosial. 

f. Spiritualitas dan Penyucian Diri 

Melalui mandi sakral dan bimbingan Lebe, peserta mengalami penyucian jasmani dan 

rohani, mempersiapkan diri menghadapi peran sosial baru, dan memperkuat kesadaran 

akan kebersihan batin serta kesiapan memasuki kehidupan dewasa. 

g. Solidaritas Sosial 

Pisombo mempererat ikatan antar peserta, keluarga, dan masyarakat. Gotong royong 

dalam persiapan, pelaksanaan, hingga puncak acara menumbuhkan rasa kebersamaan 

dan dukungan kolektif. 

h. Kehormatan dan Marwah Perempuan 

Ritus ini menegaskan posisi perempuan sebagai penjaga kehormatan keluarga dan 

pewaris nilai budaya. Bakurung dan prosesi pangibi menekankan integritas, kewajiban 

sosial, dan perlindungan martabat perempuan. 

i. Identitas Kultural 

Pisombo menjadi bagian dari siklus kehidupan masyarakat Buton, menegaskan jati diri, 

memperkuat solidaritas sosial, dan menjaga keberlanjutan adat meski dijalankan jauh 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 13  

dari tanah leluhur. 

j. Pewarisan Nilai Budaya 

Melalui keterlibatan generasi muda, Pisombo mewariskan nilai luhur, etika, dan budaya 

leluhur, mempererat hubungan antarwarga, menumbuhkan kebanggaan budaya, dan 

menjamin kesinambungan identitas masyarakat Buton di perantauan. 

3.5. Penguatan Nilai Adat Pisombo 

 

Pisombo merupakan bagian integral dari budaya Buton, berfungsi sebagai sarana 

penguatan dan pewarisan nilai-nilai budaya, khususnya dalam konteks masa awal 

perempuan dewasa. Tradisi ini menandai transisi gadis dari remaja (kabua-bua) menuju 

kedewasaan (kalamnbe) melalui serangkaian ritual sakral. Pisombo mencerminkan sistem 

nilai dan norma sosial masyarakat Buton, menghargai proses pendewasaan perempuan, 

membentuk identitas sosial dan budaya, serta menjadi penghubung antara generasi tua dan 

muda. Melalui ritus ini, perempuan muda menerima pendidikan agama dan penanaman nilai 

karakter berbasis kearifan lokal dan ajaran keagamaan, sambil memperkuat hubungan sosial 

dan melestarikan warisan budaya, meski dijalankan di tanah perantauan. 

Tradisi Adat Pisombo merupakan salah satu warisan budaya Buton yang hingga kini 

terus dilestarikan sebagai bentuk penghormatan terhadap siklus kehidupan perempuan. 

Pelaksanaan tradisi ini tidak saja di buton sulawesi Tenggara, tetapi di mana pun komunitas 

Buton berada, tradisi ini tetap dipertahankan, termasuk komunitas Buton yang menetap di 

Kabupaten Fakfak, Papua Barat. Tradisi ini bertujuan untuk mempersiapkan seorang gadis 

yang baru memasuki usia dewasa agar memahami tanggung jawab hidupnya, baik secara 

pribadi, anggota keluarga, maupun bagian dari sosial masyarakat. Dalam pelaksanaannya, 

Pisombo melibatkan berbagai elemen budaya tradisional, seperti tarian, musik, dan pakaian 

adat, yang semuanya mengandung simbolisme dan makna yang mendalam. Sementara itu, 

upacara yang dilakukan sebagai medium untuk mentransmisikan dan memperkuat identitas 

budaya. Dimana, perempuan yang menjalaninya, tidak hanya merayakan transisi pribadinya, 

akan tetapi juga terlibat dalam proses kolektif yang memperkuat ikatan budaya dan sosial 

dalam masyarakat. Selain itu, Pisombo juga memainkan peran penting dalam pendidikan 

budaya dan penanaman nilai- nilai tradisional. Dimana, perempuan muda diajarkan tentang 

norma-norma sosial, tanggung jawab, dan perannya dalam masyarakat. 

Ritus ini memberikan kesempatan bagi para perempuan untuk belajar dari pengalaman 

dan nasihat para tetua dan tokoh masyarakat. Upacara Pisombo tidak hanya melestarikan 

nilai-nilai budaya, tetapi juga mempererat ikatan persaudaraan, baik di dalam keluarga, 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 14  

komunitas, maupun lintas komunitas Buton. Tradisi ini dapat menumbuhkan rasa 

kebersamaan, memperkuat solidaritas, dan menjalin hubungan antar generasi, sehingga 

berkontribusi pada integrasi sosial dan budaya yang harmonis dalam masyarakat. Di tengah 

arus modernisasi dan globalisasi yang terus menguat, pelestarian budaya lokal seperti ini 

menjadi semakin penting dan mendesak. Dalam kontek ini, Festival Budaya Buton 

Kampung Kayu Merah hadir sebagai sebuah ikhtiar untuk memperkuat nilai-nilai budaya 

Buton melalui pelaksanaan Tradisi Adat Pisombo. Upaya ini tidak hanya bertujuan untuk 

menjaga keberlanjutan warisan budaya, tetapi juga memastikan bahwa generasi mendatang 

tetap memiliki ikatan yang kuat dengan akar budaya. 

 

4. KESIMPULAN 

Pisombo adalah salah satu tradisi adat dalam budaya Buton yang tetap bertahan hingga 

kini, meskipun mereka hidup di perantauan. Pisombo berfungsi tidak hanya sebagai ritual, 

tetapi juga sebagai penanda perubahan status sosial dan biologis perempuan remaja (kabua- 

bua) menuju kedewasaan (kalamnbe), yang ditandai dengan menstruasi pertama. Proses ini 

sekaligus menyiapkan perempuan untuk memikul peran sebagai calon ibu dan penjaga nilai 

keluarga. Prosesi dari ritus ini adalah isolasi atau pengasingan (bakurung), di mana remaja 

perempuan menjalani pemurnian fisik dan spiritual sebagai persiapan peran baru dalam 

masyarakat. Masa isolasi ini juga menjadi ruang pendidikan keagamaan dan karakter. 

Trasfer nilai agama dan pendidikan itu disampaikan oleh seorang yang berperan sebagai 

Lebe (pawang Pisombo) ketika masa isolasi sedang berlangsung. Lebe berperan meberikan 

pendidikan agama, pembentukan karakter, serta penanaman nilai moral, etika, dan adab 

sehari-hari. Tradisi ini menekankan internalisasi nilai kesantunan dan penghormatan 

terhadap peran perempuan sebagai penjaga kehormatan keluarga dan masyarakat. 

Di Kampung Kayu Merah, Fakfak, Papua Barat, Pisombo tetap dipraktikkan sebagai 

penghormatan terhadap nilai tradisional yang menjadi sarana pembentukan karakter dan 

pendidikan etika melalui ajaran Islam dan kearifan lokal, terkait peran perempuan dalam 

kehidupan keluarga. Modernisasi dan perubahan gaya hidup menjadi tantangan, 

mengaburkan nilai-nilai tradisional yang lama menjadi penopang identitas. Meskipun 

demikan, Pisombo tetap memiliki potensi sebagai simbol penguatan nilai yang tetap 

relevan, sebab tidak saja berfungsi sebagai ritus, tetapi juga ruang spiritual dan wahana 

edukatif yang meneguhkan nilai perempuan sekaligus mempererat ikatan sosial komunitas 

Buton. 



Wa Seni Ode et.al. – Penguatan Nilai Budaya Buton | 15  

REFERENSI 

 

Abas, H., Shaidy, & Jaya, L. (1985). Kamus Wollo-Indonesia. Jakarta: Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Ernas, S. (2014). Dinamika Integrasi Sosial di Papua Barat. Disertasi, tidak diterbitkan. 

Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada. 

Leirissa, R. Z., Ohorella, G. A., Haryono, P. S., & Wasith, M. (1992). Sejarah proses 

integrasi Irian Jaya. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Direktorat 

Sejarah dan Nilai Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi Sejarah. 

Renyaan, K. (2024). Mohammad Hatta and Religious-nationalism Education in Banda 

Exile. Erudio, 11(2), 350–358. 

Renyaan, K. (2023a). Ragam Sejarah Tentang Buton dan Maluku. Yogyakarta: Deepublish. 

Renyaan, K. (2023b). Pulau Rhun dalam Lintas Sejarah: Jalur Rempah, Kolonialisme dan 

Diaspora Buton. Dalam Banda Studies: Banda dalam Diskursus Studi-Studi 

Asia Tenggara. Surabaya: Pustaka Saga Jawadwipa. 

Renyaan, K. (2022). Pikadawu: Tradisi Menangkal Wabah Penyakit pada Masyarakat Etnis 

Buton Cia-Cia di Huamual, Seram Bagian Barat. Paradigma: Jurnal Ilmu Pendidikan 

dan Humaniora. 8(1), 1-41. https://doi.org/10.62176/paradigma.v8i1.110 

Renyaan, K. (2016). Budaya Maritim Migran Buton di Pantai Barat Seram (1942–2002). 

Tesis tidak diterbitkan. Makassar: Universitas Negeri Makassar. 

Bhurhanuddin, B., & Tim Peneliti. (1979). Sejarah Kebangkitan Nasional Daerah Sulawesi 

Tenggara (S. Kutoyo, Ed.; Cet. 1). Jakarta: Depdikbud, Pusat Penelitian Sejarah dan 

Budaya, Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah. 

Tahara, T., Hamid, A. R., & Siadi, L.A.G. (2015). Nilai Budaya Bahari Sabangka Asarope: 

Tradisi Pelayaran Orang Buton. Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai Budaya, 

Direktorat Jenderal Kebudayaan, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. 

Wahidin, Budi. (2011). Tradisi Pingitan (Posuo) dalam Masyarakat Buton. Dalam M. 

Mu’min Fahimudin (Edr). Menafsir Ulang Sejarah dan Budaya Buton. Bau-Bau: 

Respect. 

Yunus, R. (2014). Nilai-Nilai Kearifan Lokal (Lokal Genius) sebagai Penguat Karakter 

Bangsa: Studi Empiris tentang Huyula. Yogyakarta: Deepublishing. 

Zuhdi, S., Pradjoko, D., Setiawan, A., & Sari, N. F. L. (2019). Orang Buton dalam 

Diaspora Nusantara dan Integrasi Bangsa. Jakarta: Wedatama Widya Sastra. 

Zuhdi, S., Ohorella, G. A., & Said, M.D. (1996). Kerajaan Tradisional Sulawesi Tenggara: 

Kesultanan Buton. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI. 


