BANDA HISTORIA: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Studi Budaya

Volume 3, Nomor 2, November 2025
E-ISSN: 2986-4143

PENGUATAN NILAI BUDAYA BUTON:
Tradisi Adat Pisombo Kampung Kayu Merah Fakfak

Wa Seni Ode?, Idul La Muhamad?, Kasman Renyaan®
Dinas Pertanian Kabupaten Fakfak

Universitas Banda Naira

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received 21/11/2025
Revised 25/11/2025
Accepted 30/11/2025

Keywords:

Cultural Values,
Buton,

Pisombo,

Kayu Merah Village

This article elaborates on the strengthening of Buton cultural values
through the Pisombo customary tradition in Kampung Kayu Merah,
Fakfak, West Papua. The study aims to uncover and explain the forms
of reinforcement of Buton cultural values inherited through the
implementation of the Pisombo tradition, as well as to analyze this
ritual in strengthening the identity and social cohesion of the Buton

community in Fakfak. The research employs an ethnographic method
with data collection techniques including observation, in-depth
interviews, documentation, and Focus Group Discussions involving
customary masters, community leaders, and the girls who are the main
participants in the ritual process. A literature study was also conducted
to trace various written sources related to the practice of Pisombo
within the cultural heritage of Buton. The collected data were analyzed
and interpreted to uncover the meanings and values contained in the
tradition and then presented in the form of an ethnographic narrative.
The results indicate that Pisombo is a rite of passage marking the
transition of adolescent girls to adulthood, signified by their first
menstruation. Pisombo functions as a space for cultural education, a
mechanism of social control, and a means of transmitting values such
as courtesy, personal purity, family responsibility, and community
solidarity. Within the life of the Buton community in Fakfak, this
tradition serves as an internal mechanism that maintains social
cohesion and ensures the sustainable regeneration of Buton cultural
values. These findings confirm that the Pisombo customary tradition
remains relevant as a strategy for strengthening the identity and
cultural resilience of the Buton community in the multiethnic city of
Fakfak, which is open and highly respects cultural and religious
diversity, inaccordance with the life philosophy of “One Stove, Three
Stones.”

ABSTRAK

Kata Kunci;

Nilai Budaya,

Buton,

Pisombo,

Kampung Kayu Merah

Artikel ini menguraikan tentang penguatan nilai budaya Buton melalui
tradisi adat Pisombo di Kampung Kayu Merah, Fakfak, Papua Barat.
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap dan menjelaskan bentuk-
bentuk penguatan nilai budaya Buton yang diwariskan melalui
pelaksanaan tradisi Pisombo, serta menganalisis ritus adat ini dalam
memperkuat identitas dan kohesi sosial komunitas Buton di Fakfak.
Penelitian  menggunakan metode etnografi dengan teknik
pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam,
dokumentasi, serta Focus Group Discussion yang melibatkan maestro
adat, tokoh masyarakat, dan para gadis yang menjadi pelaku utama
dalam prosesi ritus tersebut. Studi pustaka turut dilakukan guna
menelusuri berbagai sumber tertulis terkait praktik Pisombo dalam
khazanah budaya Buton. Data yang diperoleh dianalisis dan
diinterpretasikan untuk menemukan makna serta nilai-nilai yang

terkandung dalam tradisi itu lalu disusun dalam bentuk narasi

Wa SeniOde et.al — “Penguatan Nilai Budaya Buton” | 1



etnografis. Hasil penelitian menunjukkan Pisombo adalah tradisi
perlaihan status usia gadis remaja ke dewasa yang ditandai dengan
datangnya masa haid pertama. Pisombo berfungsi sebagai ruang
edukasi budaya, mekanisme kontrol sosial, dan sarana transmisi nilai-
nilai kesantunan, kesucian diri, tanggung jawab keluarga, serta
solidaritas masyarakat. Dalam kehidupan masyarakat Buton di
Fakfak, tradisi ini menjadi mekanisme internal yang menjaga kohesi
sosial dan memastikan regenerasi nilai budaya Buton secara
berkelanjutan. Temuan ini menegaskan bahwa tradisi adat Pisombo,
tetap relevan sebagai strategi penguatan identitas dan ketahanan
budaya Buton di Kota Fakfak yang multietnik, bersifat terbuka, dan
masyarakatnya menjunjung tinggi keberagaman budaya serta agama,
sesuai filosofi hidup “Satu Tungku Tiga Batu.”

Corresponding Author:

Kasman Renyaan

Pendidikan Sejarah Universitas Banda Naira
Email: kasmanrenyaan@gmail.com

1. PENDAHULUAN

Fakfak dikenal sebagai kabupaten tertua di Papua, terbentuk setelah integrasi Irian
Barat melalui Undang-Undang Nomor 12 Tahun 1969 tentang Pembentukan Provinsi
Otonomi Irian Barat. Kini, wilayah ini berada dalam administrasi Provinsi Papua Barat.
Keunikan Fakfak semakin tampak dari keberagaman penduduknya yang terdiri atas 14 suku,
baik suku asli yang dikenal sebagai Orang Asli Papua (OAP), maupun suku-suku pendatang.
Suku-suku OAP di Fakfak mencakup Mbaham, Ma’tta, Mor, Onin, Irarrutu, Kimbaran, dan
Arguni. Sementara itu, suku-suku pendatang datang dari berbagai daerah seperti Buton,
Bugis, Makassar, Kei, Nuaulu, Ambon, dan Jawa (Ernas, 2014).

Meskipun demikian, masyarakat tetap hidup rukun dan damai. Keharmonisan ini lahir
dari prinsip hidup masyarakat Fakfak yang terbuka dan menerima siapa saja tanpa
memandang agama ataupun suku. Seluruh warga dapat hidup berdampingan dan bersama-
sama membangun kota tua itu. Nilai-nilai kerukunan ini, sesungguhnya berakar pada ajaran
para leluhur mereka sejak dahulu (Ngabalin, 2015). Fakfak juga kaya akan keragaman
budaya. Setiap suku itu memiliki adat istiadat yang berbeda-beda. Keberagaman itulah yang
menjadi warna kehidupan harmonis masyarakat Fakfak (Yunus, 2014). Simbol harmonisasi
itu, dapat dijumpai pada ikon tugu “Satu Tungku Tiga Batu” yang terletak di pusat Kota
Fakfak.

Di antara beragam suku yang mendiami Fakfak, komunitas etnis Buton menempati
posisi yang cukup dominan. Mereka tersebar di beberapa kampung, seperti Kampung Kayu
Merah dan Katemba. Mayoritas warga Kayu Merah berasal dari subetnis Buton Cia-Cia,
yang dapat dikenali melalui penuturan bahasa daerah dalam percakapan sehari-hari, terutama

di kalangan generasi tua. Meski sebagian anak muda mulai meninggalkan bahasa leluhur

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 2


mailto:kasmanrenyaan@gmail.com

mereka, masih ada yang tetap menuturkannya, biasanya dengan dialek Cia-Cia Wali
Binongko. Menurut tradisi lisan masyarakat setempat, para pendiri Kampung Kayu Merah
berasal dari Buton Selatan yang datang pada awal abad ke-20. Mereka merantau ke Fakfak
bukan semata karena alasan ekonomi, tetapi juga didorong oleh budaya maritim yang kuat,
terutama tradisi berlayar, berdagang, dan merantau. Perpindahan ini turut dipicu tekanan
psikologis akibat kebijakan Pemerintah Hindia Belanda yang dianggap menambah beban
kehidupan rakyat, setelah Kesultanan Buton berada di bawah kendali kolonial pada 1906,
pasca Perjanjian Asyikin—Brugman, yang semakin melemahkan otoritas kesultanan
(Bhurhanuddin et al, 1979: 53).

Pada 1908 Belanda memberlakukan hoofdelijke belasting (pajak kepala) di setiap
wilayah kesultanan Buton sebesar satu gulden per tahun dan mewajibkan setiap laki-laki
dewasa menjalani kerja paksa selama 42 hari tanpa upah untuk pembangunan infrastruktur
(Zuhdi dkk., 1995; Renyaan, 2023a). Tekanan semacam ini mendorong banyak orang
Buton mencari ruang hidup keluar, dengan merantau dan berlayar menggunakan perahu
menuju wilayah-wilayah ke kawasan Timur Indonesia lalu menetap di sana. Daerah-daerah
yang mereka singgahi kemudian menjadi lokasi untuk membuka pemukiman baru, dan
sebagian menetap. Pola migrasi ini membentuk komunitas perintis di berbagai kampung
baru di Maluku dan Papua. Keberhasilan mereka tidak hanya karena kemampuan bertahan,
tetapi juga karena kemahiran membangun jaringan sosial dengan penduduk lokal. Jaringan
niaga yang mereka bentuk berkembang menjadi hubungan persahabatan, ulet dan sikap
merendah dalam proses social dengan masyarakat setempat sehingga beberapa anggota ada
diangkat yang sebagai anak angkat oleh penduduk laokal. Seiring waktu, mereka diakui
sebagai bagian dari keluarga lokal, memperoleh kedudukan setara, mengelola lahan,
berkebun, dan akhirnya menjadi penduduk tetap (Renyaan, 2016; Zuhdi, et al., 2019).

Generasi penerus lahir dan besar di tanah rantau, bahkan beberapa tidak lagi
mengenal kampung asal leluhur mereka, karena telah sepenuhnya terintegrasi sebagai
orang Fakfak dan berkontribusi terhadap perkembangan kota itu. Pasca Indonesia merdeka,
masyarakat Buton di Fakfak turut berperan dalam perjuangan integrasi bangsa, termasuk
membantu merebut Irian Barat dari tangan Belanda bersama tentara Indonesia pada 1960-
an (Leirissa et al., 1992). Jejak perjuangan itu masih tersimpan dalam dokumen-dokumen
sejarah milik para generasi veteran yang dijaga di rumah-rumah warga, dan memori
kolektif tentang perlawanan melawan Kompeni Belanda antara tahun 1960-1963 tetap
hidup di tengah masyarakat Kampung Kayu Merah. Meskipun telah menetap di tanah

rantau Papua, masyarakat Kampung Kayu Merah tetap menjunjung tinggi identitas
Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 3



budaya Buton. Bahasa Cia-Cia masih terdengar di percakapan sehari-hari, meski
keberadaannya terancam karena pewarisan bahasa kepada generasi muda jarang dilakukan.
Anak-anak kebanyakan tidak lagi dapat berbicara bahasa leluhur mereka, namun budaya Buton
tetap hidup melalui berbagai tradisi yang terus dilestarikan masyarakat. Setiap fase kehidupan,
mulai dari kelahiran, pernikahan, hingga kematian, menjadi momen untuk mengekspresikan
nilai-nilai budaya Buton. Pernikahan adat, misalnya masih mengikuti tradisi leluhur; bagi
keluarga bangsawan (ode), pihak laki-laki diwajibkan membayar boka, mahar yang besarnya
ditentukan secara adat, diluar biaya pernikahan lainnya. Di Kampung Kayu Merah, jejak adat
Buton tampak kuat dalam berbagai ritus, mulai dari prosesi lamaran, upacara pernikahan dan
pasca pernikahan, ritus tujuh bulanan, kelahiran, upacara dele-dole bagi balita, sunatan
(kambulakua), sehingga Pisombo sebagai ritus peralihan usia dan status social dari remaja ke
dewasa bagi perempuan. Bagi masyarakat di kampung ini, hidup di tanah perantauan tidak
menghalangi mereka untuk meneguhkan identitas, menjaga tradisi, dan mempertahankan
warisan leluhur di tengah dinamika masyarakat multietnik Fakfak.

Penelitian ini penting dilakukan pasalnya tidak hanya merekonstruksi diaspora Buton,
tetapi juga menelaah proses pewarisan budaya mereka yang berlangsung di tanah Papua. Studi
ini tidak bermaksud mengklaim sebagai yang pertama, namun sejauh penelusuran, topik terkait
memang belum banyak dikaji. Itulah sebabnya, penelitian ini dapat dianggap baru dan relevan
untuk menjelaskan budaya Buton yang turut memperkaya khazanah kebudayaan Fakfak,
terutama melalui tradisi adat Pisombo yang kini bahkan dipertunjukkan secara massal melalui
Festival Budaya Buton di Fakfak. Menariknya, praktik Pisombo tidak hanya melibatkan
komunitas Buton, tetapi juga dihadiri berbagai kelompok etnis lokal. Di sinilah urgensi riset ini;
bagaimana nilai-nilai budaya Buton diperkuat melalui pelaksanaan tradisi adat Pisombo?
Bagaimana ritus itu memperkokoh identitas serta kohesi sosial komunitas Buton di Fakfak?

Kedua pertanyaan ini akan dijawab dalam bagian pembahasan penelitian ini.

2. METODE

Penelitian ini mengunakan metode etnografi dengan lokus penelitian komunitas Buton
di Kampung Kayu Merah, Fakfak, Papua Barat. Penelitian dilaksanakan pada Desember
2024 serta Maret—April 2025, bertepatan dengan pelaksanaan tradisi Pisombo. Data
dikumpulkan melalui observasi, wawancara, serta dokumentasi foto dan video untuk
memastikan seluruh tahapan ritus terekam dan dapat dibandingkan dengan praktik
sebelumnya maupun tradisi serupa dalam komunitas Buton. Sumber data juga diperkuat

melalui studi pustaka tentang sejarah dan budaya Buton. Wawancara mendalam dilakukan

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 4



dengan informan kunci melalui purposive sampling untuk menggali praktik Pisombo.
Berkaitan dengan kisah diaspora Buton di Fakfak ditelusuri menggunakan wawancara
dengan teknik snowball sampling guna memperoleh informasi lapangan secara mendalam,
khususnya berkaitan dengan sejarah dan praktik budaya di Kampung Kayu Merah Fakfak
(Renyaan, 2022). Selain itu, penelitian memanfaatkan Focus Group Discussion (FGD)
bersama maestro adat, tokoh masyarakat, dan para gadis pelaku utama ritus Pisombo.
Seluruh data kemudian dianalisis dan diinterpretasikan untuk mengungkap makna serta
nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi itu, sebelum disusun dalam bentuk narasi deskriptif
kualitatif yang mengabarkan akar sejarah dan budaya Buton di Kampung Kayu Merah,
termasuk tradisi adat Pisombo, sebagai jawaban atas tujuan yang hendak dicapai dalam

penelitian ini (Renyaan, 2024).

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 5



3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1. Kampung Kayu Merah

Dalam tradisi lisan masyarakat setempat, dikatakan bahwa istilah Kampung Kayu
Merah asal kata “Kain Merah” bermula dari perjumpaan migran Buton dengan penduduk
asli Papua di Fakfak Tengah. Para migran diizinkan menetap di pegunungan Sepak dengan
syarat menyerahkan satu kayu kain merah kepada kepala suku setempat. Setelah itu, mereka
bebas membuka lahan dan mendirikan pemukiman. Selain itu, menurut Kepala Kampung La
Fendi, nama Kayu Merah juga terkait dengan pengiriman gulungan kain merah dari
pemerintah pusat pada 1960-an. Kain ini dijadikan bendera Merah Putih untuk mendukung
perjuangan pembebasan Irian Barat. Setelah La Tonde, salah satu veteran pembebasan Irian
Barat (1961-1963), menjabat sebagai kepala kampung pada 1970-an, nama Kampung Kain
Merah diubah menjadi Kampung Kayu Merah. Nama baru ini diambil dari sebuah pohon
kayu besar yang berdaging merah seperti darah. Pohon itu dijadikan simbol agar kampung
terus berkembang kokoh, seperti kayu merah, hingga saat ini.

Data administrasi kependudukan Kampung Kayu Merah (2024) mencatat jumlah
penduduk sebanyak 1.620 jiwa. Sesuai pekerjaan tenaga honor menjadi kelompok terbesar,
yakni 110 orang (46,4%), diikuti ASN =70 orang (29,5%), nelayan 13 orang (5,5%), dan
petani 10 orang (4,2%), dengan penurunan jumlah petani dipengaruhi keterbatasan lahan
adat. Meski demikian, relasi sosial memungkinkan sebagian masyarakat Buton mengelola
lahan pertanian melalui sistem bagi hasil atau sewa untuk mendukung ketahanan pangan
dan ekonomi keluarga. Akses pendidikan yang semakin terbuka mendorong perubahan
posisi sosial dan politik komunitas Buton. Generasi baru tampil sebagai guru, dokter,
anggota TNI/Polri, pegawai negeri, dan profesional di berbagai sektor.

Sejarah kampung ini menunjukkan bahwa Kampung Kayu Merah didirikan oleh
beberapa orang Buton dari Sampulawa, Tira, dan Burangasi, Buton Selatan yang berbahasa
Buton Cia-Cia. Terbentuknya kampung ini, berakar dari semangat budaya maritim para
pendirinya. Dari tanah Buton, mereka berlayar menggunakan perahu (bangka) sebagai
pelaut sekaligus pedagang. Di Fakfak, mereka memulai aktivitas niaga dan membangun
hubungan baik dengan kepala suku setempat. Sebagai pelaut ulung yang mahir membuat
perahu (bangka) serta pandai menjalin relasi atau pertemanan (sabangka), mereka
menjadikan relasi itu sebagai mitra usaha yang berlanjut hingga membentuk ikatan

keluarga dengan penduduk lokal di tanah rantau (Renyaan, 2023:70; Tahara, et.al. 2015).

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 6



Semangat inilah yang menjadi fondasi terbentuknya Kampung Kayu Merah. Mereka
datang tidak saja membawa barang dagangan untuk berdagang, tetapi juga membawa serta
adat dan budaya mereka. Fakta ini terlihat dari pola adaptasi mereka. Misalnya, di antara
para pendatang terdapat yang memiliki keahlian sebagai tukang urut. Mereka kemudian
menjadi tabib tradisional yang memberikan layanan kesehatan secara gratis kepada
masyarakat lokal di Fakfak. Karena kebaikan dan kemampuan spiritual mereka dalam
memberikan pengobatan (pata tulang), mereka dihargai sebagai “orang pintar” yang suka
menolong. Atas dasar budi baik itulah para kepala suku memberikan izin dan ruang bagi
mereka untuk mendirikan pemukiman. Bahkan, beberapa di antara mereka diangkat sebagai
anak oleh kepala suku dan memperoleh hak yang setara dengan anggota masyarakat
setempat.

Kisah hubungan harmonis ini diceritakan oleh penduduk Kampung Kayu Merah.
Kepala Adat Kampung Kayu Merah, La Rajinda (wawancara, 23 Desember 2024),
menuturkan bahwa kakeknya tiba di Fakfak pada tahun 1912. Sementara itu, La Kasiman
(wawancara, 27 Desember 2024) menceritakan bahwa kakeknya, La Hamis, berasal dari
Burangasi, Buton dan tiba di Fakfak pada tahun 1918 bersama rombongan perahu.
Rombongan itu lalu terpencar; sebagian singgah di Sorong dan mendirikan pemukiman
Buton di sana, sedangkan La Hamis memilih Fakfak, berdagang, menetap, dan mendirikan
pemukiman.

Sebelum Kampung Kayu Merah terbentuk, pemukiman awal mereka berada di
Gunung Sepak, sekitar tiga kilometer dari lokasi pemukiman penduduk saat ini. Selain
dorongan budaya maritim, perantauan mereka ke Fakfak juga dipengaruhi oleh tekanan
psikologis yang muncul di tanah asal, Buton. Setelah Pemerintah Hindia Belanda mengambil
alih kekuasaan Kesultanan Buton pada tahun 1906, pengaruh Sultan semakin meredup.
Terlebih lagi, setelah Belanda memberlakukan pajak per kepala dan mewajibkan penduduk
dewasa membangun infrastruktur jalan demi kepentingan kompeni, tekanan terhadap rakyat
semakin berat. Kondisi ini diperparah oleh lahan garapan yang terbatas dan tandus, serta
situasi ekonomi yang sulit. Akibatnya, sebagian masyarakat memilih meninggalkan
kampung halaman dengan cara berlayar dan mencari kehidupan baru di tempat lain di
kawasan Timur Indonesia, termasuk di Fakfak (Renyaan, 2023b; Suwondo, et.al., 1978).

Kehadiran Jepang di Fakfak (1942-1945) menyimpan cerita tersendiri di Kampung

Kayu Merah. Setiap kali tentara Jepang berkunjung, anak-anak gadis di kampung ini

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 7



dikurung di kamar. Mereka menutup diri sambil melumuri wajah dengan bura, bedak
tradisional bisanya dipakai dalam ritus Pisombo. Bedak ini berfungsi menyamarkan diri,
menutupi aura kecantikan mereka agar tidak menarik perhatian tentara Tentara Dai Nippon
itu. Setelah Indonesia merdeka, orang-orang Buton di Fakfak kembali menunjukkan
keberanian mereka. Mereka terlibat langsung dalam perjuangan merebut Kota Fakfak dari
tangan Belanda pada 1961-1963. Hampir seluruh generasi awal dan generasi kedua di
kampung ini ikut ambil bagian sebagai pejuang pembebasan Irian Barat. Keberanian dan
pengorbanan mereka diakui negara secara resmi melalui penghargaan Pejuang Pembela
Tanah Air (veteran).

Salah satu tokoh penting dalam pergerakan itu adalah La Tonde, yang namanya Kini
diabadikan sebagai nama jalan di kampung ini: “Jalan La Tonde”, sebagai pengingat abadi
akan semangat perjuangan dan keberanian para pendahulu. Sejak tahun 1970-an, budaya
Buton mulai dikembangkan di Kampung Kayu Merah. Silat Balaba diajarkan tidak hanya
kepada generasi mereka sendiri, tetapi juga kepada penduduk lokal yang ingin mempelajari
seni bela diri Buton. Silat ini bukan dimaksudkan untuk menunjukkan kekuatan, melainkan
sebagai ruang peragaan budaya. Biasanya, pertunjukan silat ini menjadi bagian dari acara-

acara budaya di Kampung Kayu Merah, termasuk dalam tradisi Pisombo.

3.2. Pisombo di Kampung Kayu Merah

Pisombo adalah upacara adat yang dilakukan masyarakat beretnis Buton di Kampung
Kayu Merah Fakfak untuk merayakan peralihan status sosial seorang perempuan dari masa
remaja menuju masa dewasa. Di Kampung Kayu Merah, Distrik Fakfak Tengah, Kabupaten
Fakfak, Papua Barat, tradisi ini digunakan sebagai simbol seorang perempuan yang baru

memasuki masa dewasa yang ditandai dengan menstruasi (umur 15-17 tahun).

Gambar 1: Peserta Gadis Pisombo di Kampung Kayu Merah Fakfak.
Sumber Foto: Dokumentasi Penelitian, April 2025

Pisombo memainkan peran penting dalam membentuk kepribadian gadis remaja atau
Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 8



kabuabua. Prosesi ini menandai peralihan statusnya menuju kedewasaan (kalamnbe), yang
ditandai secara biologis oleh haid pertama (Wahidin, 2011: 250). Momen ini dianggap sakral
karena menjadi pintu masuk seorang perempuan ke dunia yang penuh tanggung jawab
sebagai calon ibu, pendidik pertama, dan penjaga martabat keluarga. Nama tradisi ini
bervariasi menurut sub-etnis. Di Buton Cia-Cia Holimombo disebut pisabha, sementara di
Buton Wolio (pusat kesultanan) dikenal sebagai posuo. Secara etimologi, po berarti
“memakai” atau “ber-”, sedangkan suo berarti ruang di bagian belakang rumah panggung
(Abas, et. al., 1995: 124, 157), yang tradisionalnya digunakan untuk isolasi perempuan
pasca-persalinan atau calon pengantin, sekaligus menjaga kehormatan dari pandangan laki-
laki yang bukan muhrim. Isolasi ini simbolik untuk anak gadis yang menjalani ritus adat,
meski seiring perkembangan rumah beton, lokasi isolasi disesuaikan dengan kondisi kamar
(Wahidin, 2011: 250- 251).

Praktik isolasi ini dikenal sebagai bakurung di berbagai komunitas Buton, di mana gadis
dikurung selama periode tertentu sebagai bagian dari ritual. Durasi dan tata pelaksanaan
bakurung bervariasi menurut sub-etnis, mulai dari 2 hingga 9 hari, mengikuti tradisi keluarga
atau komunitas penyelenggara (Ardila, 2019: 60). Konsep serupa juga dikenal di Jawa
sebagai pingitan, yang dilakukan bagi calon pengantin sebelum pernikahan, menandai
masa persiapan fisik, mental, dan sosial. Di Kampung Kayu Merah, istilah pisombo lebih
umum daripada bakurung, meski esensinya tetap sama: menyiapkan anak perempuan
secara fisik dan mental setelah haid pertama agar siap memasuki fase awal dewasa.
Keluarga segera mempersiapkan prosesi ini, karena penundaan dianggap berisiko
menjerumuskan anak pada perilaku sosial yang tidak sesuai norma, terutama di era modern
dengan akses teknologi tanpa batas.

Selama prosesi, gadis dikurung di kamar khusus dengan aktivitas sosial yang dibatasi,
dilarang keluar kecuali darurat, menutup wajah, dan tidak menggunakan handphone atau
berinteraksi dengan pria maupun media sosial. Isolasi ini juga menjadi momen pendidikan
agama, bimbingan spiritual, dan pembelajaran tentang kehormatan perempuan. Pisombo
tidak saja berkaitan dengan praktik budaya, tetapi bagian dari kelangsungan adat istiadat,
menjaga kehormatan perempuan muda, mencegah perilaku tercela, dan mempersiapkan
mereka untuk kehidupan rumah tangga. Sebagai bagian akhir ritus, pawang memprediksi
jodoh melalui simbolik pengambilan ketupat panas, diikuti prosesi toba (keluar kamar). Jika
terdapat pelanggaran, orang tua akan diberi arahan melalui upacara piago untuk
memperbaiki diri, sehingga proses Pisombo tetap menjamin keseimbangan dan

keberlangsungan kehidupan gadis kalambe.

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 9



3.3. Prosesi Pisombo

Prosesi adat Pisombo di Kampung Kayu Merah berlangsung selama 7 hari, meski ada
pula yang diselenggarakan 5 hari, diakhiri dengan puncak acara berupa syukuran (Toba).
Selama prosesi, gadis-gadis remaja ditempatkan di kamar khusus yang telah disiapkan,
dengan pencahayaan redup dan tanpa alat elektronik. Peserta tidak diperbolehkan

meninggalkan kamar sebagai bentuk fokus dan penghayatan ritual.

Gambar 2: Persiapan Awal Sebelum Memasuki Ruang Isolasi Atau Kamar (Bakurung)
(Sumber: Dokumentasi Penelitian, 2025)

Prosesi dimulai oleh seorang Lebe, tokoh ahli dalam Pisombo. Sebelum ritual, peserta
atau orang tua menyiapkan satu piring putih berisi beras, telur, jagung, dan uang, yang
diletakkan dekat tempat tidur untuk digunakan dalam prosesi usuk Bura. Sebelum
memasuki kamar isolasi (bakurung), gadis remaja dimandikan dengan air suci yang telah
dibacakan doa, menghadap matahari terbit sebagai simbol penyucian diri. Setelah mandi,
peserta dibawa ke kamar khusus, tubuhnya ditutup dengan kain, dan tidak diperbolehkan
mengenakan pakaian lain selama prosesi. Di dalam kamar, dilakukan ritual putar kelapa,
dengan peletakan kelapa dari ujung kaki hingga lutut, kaki kanan 9 kali, kaki kiri 8 kali.
Selanjutnya, tubuh peserta dilumuri dengan bedak Bura, racikan tradisional dari kunyit,
beras, kulit telur, dan air, yang diaplikasikan setiap hari selama masa Pisombo sebagai
simbol penyucian dan perlindungan.

Pada hari terakhir, peserta kembali dimandikan dengan air suci untuk ritual penyucian

kedua. Kemudian dilakukan Paciga, yaitu mencukur kening dan memotong poni oleh orang

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 10



yang ditunjuk. Setelah Subuh, Lebe memimpin ritual penyucian terakhir dan pengambilan
ketupat dari panci yang masih mengepul. Ketupat dibuat dalam berbagai bentuk, seperti

pena, dayung, dan burung, sebagai simbol keberagaman dan harapan.

Gambar 3. Prosesi Toba: pengukuhan gadis remaja menjadi dewasa, dipandu oleh imam dan
tokoh adat dalam rangkaian ritual Pisombo di Kampung Kayu Merah, Fakfak.
Sumber: Dokumentasi Penelitian, April 2025

Setelah itu, para peserta dirias dengan pakaian adat Buton untuk mengikuti acara
syukuran. Prosesi syukuran diawali dengan ritual Toba, diikuti pembacaan doa, dan
dilanjutkan dengan Pajoge, tarian yang diiringi musik gong. Acara diakhiri dengan ramah

tamah, sebagai ungkapan syukur dan perayaan kebersamaan komunitas.

3.4. Nilai Pisombo

Pisombo merupakan bagian integral dari budaya Buton yang berfungsi untuk
memperkuat dan mewariskan nilai-nilai budaya, khususnya dalam masa awal perempuan
dewasa. Tradisi ini menandai transisi gadis dari remaja (kabua-bua) menuju kedewasaan
(kalamnbe) melalui serangkaian ritual sakral. Pisombo mencerminkan sistem nilai dan
norma sosial masyarakat Buton, menghargai proses pendewasaan perempuan, membentuk
identitas sosial dan budaya, serta menjadi penghubung antara generasi tua dan muda. Melalui
ritus ini, perempuan muda menerima pendidikan agama dan penanaman nilai karakter
berbasis kearifan lokal dan ajaran keagamaan, sambil memperkuat hubungan sosial dan
melestarikan warisan budaya, meski dijalankan di tanah perantauan. Berdasarkan pengalian
nilai-nilai Pisombo yakni sebagai berikut:
a. Kesopanan dan Etika

Pisombo menanamkan kesopanan melalui pembelajaran norma sosial, tutur kata, sikap,

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 11



dan tata krama. Masa isolasi (bakurung) melatih kedisiplinan, ketenangan, dan
penghormatan terhadap orang tua dan adat, membentuk perempuan yang anggun,
lembut, dan bertanggung jawab.

. Tanggung Jawab Sosial

Peserta dibimbing mengurus diri sendiri, bekerja secara gotong royong, dan menghargai
kewajiban sosial dalam keluarga dan masyarakat, membekali mereka menjadi individu
mandiri dan peduli.

Ketangguhan dan Ketabahan

Selama bakurung, gadis-gadis belajar mengendalikan diri, bersabar menghadapi
keterbatasan, dan tabah menghadapi tantangan, sebagai fondasi menghadapi kehidupan
nyata, termasuk membina rumah tangga dan menjaga keharmonisan sosial.

Pendidikan Karakter

Pisombo menanamkan nilai moral, etika, dan perilaku baik, membentuk kesadaran jati
diri, kemampuan pengambilan keputusan yang arif, dan pentingnya hubungan harmonis
dengan sesama, sebagai bekal menjadi individu yang berintegritas.

Penghargaan terhadap Tradisi Leluhur

Ritus ini menekankan pelestarian adat dan warisan leluhur. Pisombo menjadi simbol
identitas budaya, kebanggaan komunitas Buton, serta mengajarkan keseimbangan
spiritual dan sosial.

Spiritualitas dan Penyucian Diri
Melalui mandi sakral dan bimbingan Lebe, peserta mengalami penyucian jasmani dan

rohani, mempersiapkan diri menghadapi peran sosial baru, dan memperkuat kesadaran

akan kebersihan batin serta kesiapan memasuki kehidupan dewasa.

. Solidaritas Sosial

Pisombo mempererat ikatan antar peserta, keluarga, dan masyarakat. Gotong royong
dalam persiapan, pelaksanaan, hingga puncak acara menumbuhkan rasa kebersamaan
dan dukungan kolektif.

Kehormatan dan Marwah Perempuan

Ritus ini menegaskan posisi perempuan sebagai penjaga kehormatan keluarga dan
pewaris nilai budaya. Bakurung dan prosesi pangibi menekankan integritas, kewajiban
sosial, dan perlindungan martabat perempuan.

Identitas Kultural

Pisombo menjadi bagian dari siklus kehidupan masyarakat Buton, menegaskan jati diri,

memperkuat solidaritas sosial, dan menjaga keberlanjutan adat meski dijalankan jauh

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 12



dari tanah leluhur.

J.  Pewarisan Nilai Budaya
Melalui keterlibatan generasi muda, Pisombo mewariskan nilai luhur, etika, dan budaya
leluhur, mempererat hubungan antarwarga, menumbuhkan kebanggaan budaya, dan

menjamin kesinambungan identitas masyarakat Buton di perantauan.

3.5. Penguatan Nilai Adat Pisombo

Pisombo merupakan bagian integral dari budaya Buton, berfungsi sebagai sarana
penguatan dan pewarisan nilai-nilai budaya, khususnya dalam konteks masa awal
perempuan dewasa. Tradisi ini menandai transisi gadis dari remaja (kabua-bua) menuju
kedewasaan (kalamnbe) melalui serangkaian ritual sakral. Pisombo mencerminkan sistem
nilai dan norma sosial masyarakat Buton, menghargai proses pendewasaan perempuan,
membentuk identitas sosial dan budaya, serta menjadi penghubung antara generasi tua dan
muda. Melalui ritus ini, perempuan muda menerima pendidikan agama dan penanaman nilai
karakter berbasis kearifan lokal dan ajaran keagamaan, sambil memperkuat hubungan sosial
dan melestarikan warisan budaya, meski dijalankan di tanah perantauan.

Tradisi Adat Pisombo merupakan salah satu warisan budaya Buton yang hingga kini
terus dilestarikan sebagai bentuk penghormatan terhadap siklus kehidupan perempuan.
Pelaksanaan tradisi ini tidak saja di buton sulawesi Tenggara, tetapi di mana pun komunitas
Buton berada, tradisi ini tetap dipertahankan, termasuk komunitas Buton yang menetap di
Kabupaten Fakfak, Papua Barat. Tradisi ini bertujuan untuk mempersiapkan seorang gadis
yang baru memasuki usia dewasa agar memahami tanggung jawab hidupnya, baik secara
pribadi, anggota keluarga, maupun bagian dari sosial masyarakat. Dalam pelaksanaannya,
Pisombo melibatkan berbagai elemen budaya tradisional, seperti tarian, musik, dan pakaian
adat, yang semuanya mengandung simbolisme dan makna yang mendalam. Sementara itu,
upacara yang dilakukan sebagai medium untuk mentransmisikan dan memperkuat identitas
budaya. Dimana, perempuan yang menjalaninya, tidak hanya merayakan transisi pribadinya,
akan tetapi juga terlibat dalam proses kolektif yang memperkuat ikatan budaya dan sosial
dalam masyarakat. Selain itu, Pisombo juga memainkan peran penting dalam pendidikan
budaya dan penanaman nilai- nilai tradisional. Dimana, perempuan muda diajarkan tentang
norma-norma sosial, tanggung jawab, dan perannya dalam masyarakat.

Ritus ini memberikan kesempatan bagi para perempuan untuk belajar dari pengalaman
dan nasihat para tetua dan tokoh masyarakat. Upacara Pisombo tidak hanya melestarikan

nilai-nilai budaya, tetapi juga mempererat ikatan persaudaraan, baik di dalam keluarga,

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 13



komunitas, maupun lintas komunitas Buton. Tradisi ini dapat menumbuhkan rasa
kebersamaan, memperkuat solidaritas, dan menjalin hubungan antar generasi, sehingga
berkontribusi pada integrasi sosial dan budaya yang harmonis dalam masyarakat. Di tengah
arus modernisasi dan globalisasi yang terus menguat, pelestarian budaya lokal seperti ini
menjadi semakin penting dan mendesak. Dalam kontek ini, Festival Budaya Buton
Kampung Kayu Merah hadir sebagai sebuah ikhtiar untuk memperkuat nilai-nilai budaya
Buton melalui pelaksanaan Tradisi Adat Pisombo. Upaya ini tidak hanya bertujuan untuk
menjaga keberlanjutan warisan budaya, tetapi juga memastikan bahwa generasi mendatang

tetap memiliki ikatan yang kuat dengan akar budaya.

4. KESIMPULAN

Pisombo adalah salah satu tradisi adat dalam budaya Buton yang tetap bertahan hingga
Kini, meskipun mereka hidup di perantauan. Pisombo berfungsi tidak hanya sebagai ritual,
tetapi juga sebagai penanda perubahan status sosial dan biologis perempuan remaja (kabua-
bua) menuju kedewasaan (kalamnbe), yang ditandai dengan menstruasi pertama. Proses ini
sekaligus menyiapkan perempuan untuk memikul peran sebagai calon ibu dan penjaga nilai
keluarga. Prosesi dari ritus ini adalah isolasi atau pengasingan (bakurung), di mana remaja
perempuan menjalani pemurnian fisik dan spiritual sebagai persiapan peran baru dalam
masyarakat. Masa isolasi ini juga menjadi ruang pendidikan keagamaan dan karakter.
Trasfer nilai agama dan pendidikan itu disampaikan oleh seorang yang berperan sebagai
Lebe (pawang Pisombo) ketika masa isolasi sedang berlangsung. Lebe berperan meberikan
pendidikan agama, pembentukan karakter, serta penanaman nilai moral, etika, dan adab
sehari-hari. Tradisi ini menekankan internalisasi nilai kesantunan dan penghormatan

terhadap peran perempuan sebagai penjaga kehormatan keluarga dan masyarakat.

Di Kampung Kayu Merah, Fakfak, Papua Barat, Pisombo tetap dipraktikkan sebagai
penghormatan terhadap nilai tradisional yang menjadi sarana pembentukan karakter dan
pendidikan etika melalui ajaran Islam dan kearifan lokal, terkait peran perempuan dalam
kehidupan keluarga. Modernisasi dan perubahan gaya hidup menjadi tantangan,
mengaburkan nilai-nilai tradisional yang lama menjadi penopang identitas. Meskipun
demikan, Pisombo tetap memiliki potensi sebagai simbol penguatan nilai yang tetap
relevan, sebab tidak saja berfungsi sebagai ritus, tetapi juga ruang spiritual dan wahana
edukatif yang meneguhkan nilai perempuan sekaligus mempererat ikatan sosial komunitas

Buton.

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 14



REFERENSI

Abas, H., Shaidy, & Jaya, L. (1985). Kamus Wollo-Indonesia. Jakarta: Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.
Ernas, S. (2014). Dinamika Integrasi Sosial di Papua Barat. Disertasi, tidak diterbitkan.

Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada.

Leirissa, R. Z., Ohorella, G. A., Haryono, P. S., & Wasith, M. (1992). Sejarah proses
integrasi Irian Jaya. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Direktorat
Sejarah dan Nilai Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi Sejarah.

Renyaan, K. (2024). Mohammad Hatta and Religious-nationalism Education in Banda
Exile. Erudio, 11(2), 350-358.

Renyaan, K. (2023a). Ragam Sejarah Tentang Buton dan Maluku. Yogyakarta: Deepublish.

Renyaan, K. (2023b). Pulau Rhun dalam Lintas Sejarah: Jalur Rempah, Kolonialisme dan
Diaspora Buton. Dalam Banda Studies: Banda dalam Diskursus Studi-Studi
Asia Tenggara. Surabaya: Pustaka Saga Jawadwipa.

Renyaan, K. (2022). Pikadawu: Tradisi Menangkal Wabah Penyakit pada Masyarakat Etnis
Buton Cia-Cia di Huamual, Seram Bagian Barat. Paradigma: Jurnal llmu Pendidikan
dan Humaniora. 8(1), 1-41. https://doi.org/10.62176/paradigma.v8i1.110

Renyaan, K. (2016). Budaya Maritim Migran Buton di Pantai Barat Seram (1942—-2002).

Tesis tidak diterbitkan. Makassar: Universitas Negeri Makassar.

Bhurhanuddin, B., & Tim Peneliti. (1979). Sejarah Kebangkitan Nasional Daerah Sulawesi
Tenggara (S. Kutoyo, Ed.; Cet. 1). Jakarta: Depdikbud, Pusat Penelitian Sejarah dan
Budaya, Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah.

Tahara, T., Hamid, A. R., & Siadi, L.A.G. (2015). Nilai Budaya Bahari Sabangka Asarope:
Tradisi Pelayaran Orang Buton. Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai Budaya,
Direktorat Jenderal Kebudayaan, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan.

Wahidin, Budi. (2011). Tradisi Pingitan (Posuo) dalam Masyarakat Buton. Dalam M.
Mu’min Fahimudin (Edr). Menafsir Ulang Sejarah dan Budaya Buton. Bau-Bau:
Respect.

Yunus, R. (2014). Nilai-Nilai Kearifan Lokal (Lokal Genius) sebagai Penguat Karakter
Bangsa: Studi Empiris tentang Huyula. Yogyakarta: Deepublishing.

Zuhdi, S., Pradjoko, D., Setiawan, A., & Sari, N. F. L. (2019). Orang Buton dalam
Diaspora Nusantara dan Integrasi Bangsa. Jakarta: Wedatama Widya Sastra.

Zuhdi, S., Ohorella, G. A., & Said, M.D. (1996). Kerajaan Tradisional Sulawesi Tenggara:
Kesultanan Buton. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI.

Wa Seni Ode et.al. — Penguatan Nilai Budaya Buton | 15



